

رسالة في

أحكام سجود

السهو و التلاوة والشك

جمع الفقير إلى رب  
عبدالرازق الشاوي

مصدر هذه المادة:

الكتيبة الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دار القلم

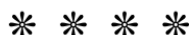
## مقدمة

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه  
ومن والاه:

فهذه — رعاك الله — رسالة موجزة عن أحكام سجود السهو  
والتلاؤة والشكر، وهي أمور نمر بها؛ فحربيُّ بنا أن نتعرف على  
أحكام هذه السجادات، ولأهل العلم رحمة الله والمشايخ وطلاب  
العلم كتابات حول هذه الأمور، لكن أحببت جمعها في مكان  
واحد حتى يسهل للقارئ الإمام بها والاطلاع عليها، فسأل الله أن  
ينفع بها جامعها وقارئها وناشرها، والله ولي التوفيق.

وكتبه

عبد الرزاق بن الشاوي الشمري —  
الرياض — حرسه الله



## أحكام سجود السهو

«لما كان الإنسان عرضة للنسيان والذهول، وكان الشيطان يحرص على أن يشوش عليه صلاته ؛ ببعث الأفكار وإشغال باله بما عن صلاته، وربما ترتب على ذلك نقص في الصلاة أو زيادة فيها بدافع النسيان والذهول، فشرع الله للمصلي أن يسجد في آخر صلاته؛ تفاديًّا لذلك، وإرغاماً للشيطان، وجبراً للنقصان، وإرضاء للرحمن، وهذا السجود هو ما يسميه العلماء سجدة السهو»<sup>(١)</sup>.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وكان سهوه — أي النبي ﷺ — في الصلاة من تمام نعمة الله على أمته وإكمال دينهم، ليقتدوا به فيما يشرعه لهم عند السهو، وكان ﷺ ينسى، فيترتب على سهوه أحكام شرعية تجري على سهو أمته إلى يوم القيمة»<sup>[١]</sup>.

ومن حكمة سهوه تتحقق بشريته؛ لئلا يكون للغلاة مدخل في إعطائه شيئاً من صفات الإلهية والربوبية باسم التعظيم، ولذا قال ﷺ: «إما أنا بشر مثلكم، أنسى كما تنسون، فإذا نسيت فذكروني». [رواه البخاري ومسلم<sup>[١]</sup>].

(٢) من كلام الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: الملخص الفقهي 149/1.

(٤) ينظر: زاد المعاد ٢٧٧/١ بتصرف يسير.

(٤) من كلام الشيخ عبد الله البسام حفظه الله: توضيح الأحكام من بلوغ المرام .329-328/2

ومنها التسلية والتعزي لمن يقع منه؛ فإنه حين يعلم أنه وقع من النبي ﷺ فليس عليه حزن أن يخشى الخلل في دينه، أو النقص في إيمانه، إلى غير ذلك من أسرار الله تعالى <sup>(1)</sup>، أما حكمة سجود السهو فهو إرغام للشيطان الذي هو سبب النسيان والسواء، وجبر للنقصان الذي طرأ في الصلاة، وإرضاء للرحمٍ بإنعام عبادته، وتدارك طاعته <sup>(2)</sup>.

«ويشرع سجود السهو إذا وجد سببه، سواء كانت الصلاة فريضة أو نافلة» <sup>(3)</sup>.

\* \* \* \*

---

(1) من كلام الشيخ عبد الله البسام حفظه الله: تيسير العلام شرح عمدة الأحكام .215/1

(2) من كلام الشيخ عبد الله البسام حفظه الله: توضيح الأحكام من بلوغ المرام 329-328/2

(3) ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان: 150/1

## ما أسباب سجود السهو؟

اعلم أخي المبارك، أخي المباركة وفقيي الله وإياكم لكل خير أن سجود السهو في الصلاة أسبابه في الجملة ثلاثة: «الزيادة والنقص والشك».

\* فالزيادة: مثل أن يزيد الإنسان ركوعاً، أو سجوداً، أو قياماً أو قعوداً.

\* **والنقص**: مثل أن ينقص الإنسان ركناً، أو ينقص واجباً من واجبات الصلاة.

\* والشك: أن يتعدد؛ كم صلى ثلاثة أم أربعًا مثلاً.

أما الزيادة فإن الإنسان إذا زاد في الصلاة ركوعاً أو سجوداً، أو قياماً، أو قعوداً متعيناً بطلت صلاته؛ لأنه إذا زاد فقد أتى بالصلاحة على غير الوجه الذي أمره به الله تعالى ورسوله ﷺ، وقد قال النبي ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». [رواه مسلم].

أما إذا زاد ذلك ناسياً فإن صلاته لا تبطل؛ ولكنه يسجد للسهو بعد السلام، ودليل ذلك حديث أبي هريرة رض حين سلم النبي صل من الركعتين في إحدى صلاته العاشيّ؛ إما الظهر وإما العصر، فلما ذكروه أتى صل بما بقي من صلاته، ثم سلم، ثم سجد سجدين بعدما سلم» [متفق عليه].

وحدث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ صلى الله عز وجل عليه صلوات الله عز وجل عليه هم الظهر خمساً، فلما انصرف قيل له: أزيد في الصلاة؟ قال: «وما ذاك؟» قالوا: صليت خمساً. فشى رجليه، واستقبل القبلة، وسجد سجدين» [متفق عليه]<sup>(١)</sup>.

«فزيادة الأفعال إذا كانت زيادةً من جنس الصلاة: كالقيام في محل القعود، والقعود في محل القيام، أو زاد ركوعاً أو سجوداً، فإذا فعل ذلك سهواً فإنه يسجد للسهو؛ لقوله ﷺ في حديث ابن مسعود رضي الله عنه: «إذا زاد الرجل أو نقص في صلاته، فليسجد سجدين».

[رواه مسلم]، ولأن الزيادة في الصلاة نقصٌ من هيئتها في المعنى، فشرع السجود لها؛ لينجبر النقص. وكذا لو زاد ركعة سهواً ولم يعلم إلا بعد فراغه منها؛ فإنه يسجد للسهو. أما إن علم في أثناء الركعة الزائدة، فإنه يجلس في الحال، ويتشهد إن لم يكن تشهد، ثم يسجد للسهو ويسلم. وإن كان إماماً: لزم من علم من المأومين بالزيادة تنبئه؛ بأن يسبح الرجال وتصدق النساء، ويلزم الإمام حينئذ الرجوع إلى تنبئهم إذا لم يجزم بصواب نفسه؛ لأنه رجوع إلى الصواب، وكذا يلزمهم تنبئه على النقص. وأما زيادة الأقوال: كالقراءة في الركوع والسجود، وقراءة سورة في الركعتين الأخيرتين من الرباعية والثالثة من المغرب، فإذا فعل ذلك سهواً استحب له السجود للسهو»<sup>(٢)</sup>.

(١) ينظر فتاوى أركان الإسلام للشيخ ابن عثيمين رحمه الله (348-345).

(٢) ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان (150/1-151).

«أما النقص: فإن نقص الإنسان ركناً من أركان الصلاة [غير تكبيرة الإحرام]<sup>(١)</sup> فلا يخلو:

1- إما أن يذكره قبل أن يصل إلى موضعه من الركعة الثانية، فحينئذ يلزمه أن يرجع فيأتي بالركن وبما بعده.

2- وإما أن لا يذكره إلا حين يصل إلى موضعه من الركعة الثانية، وحينئذ تكون الركعة الثانية بدلاً عن التي ترك ركناً منها فليأتي بدلها بركعة، وفي هاتين الحالين يسجد بعد السلام.

مثال ذلك: رجل قام حين سجد السجدة الأولى من الركعة الأولى ولم يجلس ولم يسجد السجدة الثانية، ولما شرع في القراءة ذكر أنه لم يسجد ولم يجلس بين السجدةتين، فحيثئذ يرجع ويجلس بين السجدةتين، ثم يسجد، ثم يقوم فإذا بما بقي من صلاته، ويسجد السهو بعد السلام.

ومثال لمن لم يذكره إلا بعد وصوله إلى محله من الركعة الثانية: أنه قام من السجدة الأولى في الركعة الأولى ولم يسجد السجدة الثانية ولم يجلس بين السجدين، ولكنه لم يذكر إلا حين جلس بين السجدين في الركعة الثانية؛ ففي هذه الحال تكون الركعة الثانية هي الركعة الأولى، ويزيد ركعة في صلاته، ويسلم ثم يسجد للسهو<sup>□</sup>.

(٤) فإن نسي تكبيرة الإحرام لم تتعقد صلاته، ولا يعني عنه سجود السهو.

٤٠) ينظر فتاوى أركان الإسلام للشيخ ابن عثيمين رحمه الله (345-348).

وإن لم يعلم بالركن المتروك إلا بعد السلام فإنه يعتبره كترك ركعة كاملة؛ فإن لم يطُل الفصل وهو باقٍ على طهارتة، أتى بركعة كاملة وسجد للسهو وسلم. وإن طال الفصل، أو انتقض وضوؤه، استأنف الصلاة من جديد؛ إلا أن يكون المتروك تشهدًا أخيرًا أو سلامًا؛ فإنه لا يعتبر كترك ركعة كاملة؛ بل يأتي به ويسجد للسلام»<sup>١</sup>.

«أما نقص الواجب: فإذا نقص واجبٌ وانتقل من موضعه إلى الموضع الذي يليه - مثل أن ينسى قول «سبحان رب الأعلى» - ولم يذكر إلا بعد أن رفع من السجود، فهذا قد ترك واجبًا من واجبات الصلاة سهوًا؛ فيمضي في صلاته، ويسجد للسهو قبل السلام؛ لأن النبي ﷺ لما ترك التشهد الأول مضى في صلاته ولم يرجع وسجد للسهو قبل السلام» [متفق عليه]<sup>٢</sup>.

«أما الشك، فإن الشك هو التردد بين الزيادة والنقص؛ مثل أن يتردد هل صلى ثلاثة، أو أربعة، فلا يخلو من حالين:

1- إما أن يترجح عنده أحد الطرفين: الزيادة أو النقص، فيبني على ما ترجح عنده ويتم عليه، ويسجد للسهو بعد السلام.

2- وإما أن لا يترجح عنده أحد الأمرين؛ فيبني على اليقين وهو الأقل، ويتم عليه، ويسجد للسهو قبل السلام.

(١) ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان (151-152).

(٢) ينظر فتاوى أركان الإسلام للشيخ ابن عثيمين رحمه الله (345-348).

مثال ذلك: رجل يصلِي الظاهر ثم شك هل هو في الركعة الثالثة أو الرابعة، وترجح عنده أنها الثالثة فيأتي بركعة، ثم يسلم، ثم يسجد للسهو.

ومثال ما استوى فيه الأمران: رجل يصلى الظهر فشك هل هذه الركعة الثالثة، أو الرابعة: ولم يترجح عنده أنها الثالثة أو الرابعة، فيبني على اليقين وهو الأقل، ويجعلها الثالثة، ثم يأتي بركعة ويسجد للسهو قبل أن يسلم»<sup>١٠</sup>.

«وإن شك المأمور أدخل مع الإمام في الأولى أو الثانية، جعله في الثانية، أو شك هل أدرك الركعة أو لا، لم يعتد بتلك الركعة، ويسجد للسهو. وإن شك في ترك ركن فكما لو تركه، فيأتي به وما بعده. وإن شك في ترك واجب، لم يعتبر هذا الشك، ولا يسجد للسهو، وكذا لو شك في زيادة، لم يلتفت إلى هذا الشك؛ لأن الأصل عدم الزيادة»<sup>(١)</sup>.

\* \* \* \*

(٢) ينظر: المرجع السابق.

[٢] ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان (١٥٣/١).

## متى يكون السجود للسهو بعد السلام؟

قال الشيخ ابن باز رحمه الله تعالى: «الأفضل أن يكون السجود للسهو قبل السلام إلا في صورتين - فإنه يكون بعد السلام - وهما:

- إحداهما: إذا سلم عن نقص ركعة فأكثر؛ فإن الأفضل أن يكون سجود السهو بعد إكمال الصلاة والسلام منها؛ اقتداء بالنبي ﷺ في ذلك؛ لأن النبي ﷺ لما سلم عن نقص ركعتين في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن نقص ركعة في حديث عمران بن حصين رضي الله عنهما - سجد للسهو بعد التمام والسلام.

والصورة الثانية: إذا شك في صلاته فلم يدر كم صلى ثلثاً أم أربعاً في الرابعة، أو اثنين أو ثلاثة في المغرب، أو واحدة أو اثنين في الفجر، لكنه غالب على ظنه أحد الأمرين وهو النقص أو التمام؛ فإنه يبني على غالب ظنه ويكون سجوده بعد السلام على سبيل الأفضلية؛ لحديث ابن مسعود رضي الله عنه (1). وفيه أن النبي ﷺ قال: «إذا شك أحدكم في صلاته فليتحر الصواب؛ فليتم عليه، ثم ليسلم، ثم يسجد سجدين بعد السلام» (2).

---

(1) ينظر: مجموع فتاوى ومقالات متنوعة للشيخ ابن باز رحمه الله (267/11). (268).

(2) رواه البخاري في «الصلاه» ومسلم في «المساجد ومواضع الصلاه» واللفظ متفق عليه.

ماذا يقول المصلي في سجود السهو؟

يقول الساجد في سجود السهو والتلاوة مثل ما يقول في سجوده في صلاته: «سيحان رب الأعلى»، والواجب في ذلك مرة واحدة، وأدنى الكمال ثلاث مرات، ويستحب الدعاء في السجود بما يسر الله من الأدعية الشرعية المهمة؛ لقول النبي ﷺ: «وأما الركوع فعظموا فيه الرب، وأما السجود فاجتهدوا في الدعاء؛ فقمن أن يستجاب لكم». قوله ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء». [رواهما مسلم في صحيحه]، وكان النبي ﷺ يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي». [متفق عليه] من حديث عائشة رضي الله عنها، وكان يقول أيضاً في الركوع والسجود: «سبوح قدوس رب الملائكة والروح». [آخرجه مسلم في صحيحه] (١).

«وَمِنْ أَخْطَاءِ الْعَوَامِ فِي الصَّلَاةِ، قَوْلُ بَعْضِهِمْ عِنْدَ سَهْوِهِ فِي الصَّلَاةِ فِي سَجْدَةِ السَّهْوِ: «سَبَحَنَ مَنْ لَا يَسْهُو وَلَا يَنْامُ»، وَبَعْضِهِمْ يَقْرَأُ: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾ [مُرِيمٌ: 64] أَوْ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾ [الْبَقْرَةِ: 286]، وَلَا يَوْجِدُ هَذَا أَصْلٌ يَعْتَمِدُ عَلَيْهِ فِي الشَّرْعِ»<sup>(١)</sup>.

[٤] ينظر: فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (الصلوة 6/443).

(٤) ينظر: الحكم المتن في اختصار القول المبين في أحطاء المصلين للشيخ مشهور آل سلمان (٥٣).

## أحكام سجود التلاوة

«ومن السنن سجود التلاوة ؛ سُمِّي بذلك من إضافة المسبّب للسبب؛ لأن التلاوة سببه، فهو: سجود شرعه الله ورسوله عبودية عند تلاوة الآيات واستماعها؛ تقرّباً إليه سبحانه، وخصوصاً عَلَى عظمته، وتذللاً بين يديه»<sup>(١)</sup>.

«سجدة التلاوة هي السجدة المشروعة عند تلاوة الإنسان آية السجدة، والسجادات في القرآن معروفة، فإذا أراد أن يسجد كَبَرَ وسجد وقال: «سبحان ربِّ الأعلى، سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، اللهم غفر لي، اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهي للذى خلقه، وصوره، وشق سمعه وبصره بجوله وقوته». [آخر جه أبو داود والترمذى وصححه] ، «اللهم اكتب لي بها أحراً، وحط عني بها وزراً، واجعلها لي عندك ذخراً، وتقبّلها مني كما تقبّلتها من عبده داود». [آخر جه البخاري ومسلم] . ثم يرفع بدون تكبير ولا سلام، إلا إذا كانت السجدة في أثناء الصلاة؛ مثل أن يقرأ القارئ آية فيها سجدة وهو يصلّى؛ فيجب عليه أن يكبر إذا سجد، ويجب عليه أن يكبر إذا قام؛ لأن الواصفين لصلاة النبي ﷺ ذكروا أنه يكبر كلما خفض ورفع. [رواه البخاري]<sup>(٢)</sup> ، وهذا يشمل سجود صلب الصلاة، وسجود التلاوة<sup>(٣)</sup>. ول الحديث ابن عمر

(١) ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان حفظه الله (180/1).

(٢) ينظر: فتاوى أركان الإسلام للشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى (360).

**الحقيقة:** «كان عليه الصلاة والسلام يقرأ علينا القرآن، فإذا مرّ بالسجدة كبيرة، وسجد، وسجدنا معه». [رواه أبو داود].

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «كان إذا مرّ بسجدة، كبر وسجد، وربما قال في سجوده: «سجد وجهي للذي خلقه وصوّره وشقّ سمعه وبصره بحوله وقوته». وربما قال: «اللهم احطط عني بها وزرًا، واكتب لي بها أجرًا، واجعلها لي عندك ذخرًا، وتقبّلها مني كما تقبّلتها من عبدي داود». ذكرهما أهل السنن. ولم يُذكّر عنه أنه كان يكبر للرفع من هذا السجود»<sup>(1)</sup>.

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله: «سجود التلاوة مثل سجود الصلاة سواء؛ سجود التلاوة، سجود الشكر، مثل سجود الصلاة، وهكذا سجود السهو، يقول فيه: سبحان رب الأعلى، سبحان رب الأعلى، سبحان رب الأعلى. وإن قال: «اللهم لك سجدت وبك آمنت ولك أسلمت، سجد وجهي للذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره بحوله وقوته، تبارك الله أحسن الخالقين» - فحسن؛ لأن هذا مشروع في سجود الصلاة، فهكذا في سجود التلاوة، وسجود السهو أيضاً (٤).

وأختلف العلماء في سجود التلاوة والشكرا؛ هل يشترط لهما الطهارة من الحديثين على قولين؛ أصحهما لا يشترط؛ لعدم الدليل على ذلك؛ ولأن السجود وحده ليس صلاة، ولا في حكم الصلاة؛

<sup>٤٠</sup> ينظر: زاد المعاد لابن القيم رحمة الله (٣٥١/١).

[٤] ينظر: موقع الشيخ ابن باز على الشبكة العنكبوتية «فتاوی نور على الدرب».

ولكنه جزء من الصلاة؛ فلم تشرط له الطهارة؛ لأنّواع الذكر غير القرآن.

وقد كان النبي ﷺ يقرأ القرآن فإذا مر بالسجدة سجد وسجد معه أصحابه ولم يثبت عنه ﷺ أنه أمرهم بالطهارة في ذلك؛ ومعلوم أن المجالس تضم من هو جنب ومن هو غير جنب، ولو كانت الطهارة شرطاً للسجود من الحديث الأكبر أو من الحديثين لبينه النبي ﷺ؛ لأنّه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة كما بين ﷺ بفعله وقوله أن الجنب لا يقرأ القرآن. وبذلك يتضح جواز سجود التلاوة والشّكر للجنب والخائض وغيرهما من هو على غير طهارة من المسلمين في أصح قولي العلماء، والله ولي التوفيق <sup>(١)</sup>.

إذا كان القارئ في الطائرة، أو السيارة، أو الباخرة، أو على دابة في السفر فإنه يسجد إلى جهة سيره، كما كان النبي ﷺ يفعل ذلك في أسفاره في صلاة النافلة، وإن تيسر له استقبال القبلة حال صلاة النافلة عند الإحرام، ثم يتوجه إلى جهة سيره، فذلك أفضل؛ لأنّه ثبت ذلك عن النبي ﷺ في بعض الأحاديث <sup>(٢)</sup>.

وكذلك هي من ذوات الأسباب؛ فيسجد ولو حتى في وقت النهي كالعصر وبعد الفجر؛ يسجد في أي وقت؛ إذا قرأ السجدة يسجد مطلقاً سواء كان على طهارة أو على غير طهارة، وسواء كان في وقت الصلاة أو في وقت النهي <sup>(٣)</sup>.

(١) ينظر: مجموع فتاوى ومقالات للشيخ ابن باز رحمه الله (412/11).

(٢) ينظر: مجموع فتاوى ومقالات للشيخ ابن باز رحمه الله (410/11).

(٣) ينظر: موقع الشيخ ابن باز على الشبكة العنكبوتية «فتاوى نور على الدرب».

و سجود التلاوة سنة للقارئ المستمع، وليس واجباً، ولا يشرع للمستمع إلا تبعاً للقارئ؛ فإذا سجد القارئ سجد المستمع، وإذا قرأت آية السجدة في مكتبك أو في حال التعليم فالمشروع لك السجود، ويشرع للطلبة أن يسجدوا معك؛ لأنهم مستمعون، وإن تركت السجود فلا بأس؛ لأنه ثبت عن زيد بن ثابت أنه قرأ على النبي ﷺ سورة النجم فلم يسجد فيها، فلم ينكر عليه النبي ﷺ [متفق على صحته].

وإن كان في الصلاة مرّ بها في الصلاة - شرع له السجود في الصلاة الجهرية كالمغرب والعشاء والفجر والجمعة؛ شرع له السجود والمأمورون يسجدون خلفه إذا كان إماماً؛ يسجدون معه إذا سجد. أما في السرية وهو إمام فلا يشرع له السجود؛ لأنّه قد يشوش على الناس في السرية إذا قرأها في الصلاة السرية؛ كالظهور والعصر، والثالثة من المغرب والثالثة والرابعة من العشاء، والأفضل ألا يسجد؛ لثلاً يشوش على الناس؛ إلا إذا كان يصلّي وحده فلا بأس؛ كأن يصلّي نافلة أو فاتته الصلاة وكان يصلّي وحده فلا بأس في الصلاة السرية لعدم التشويش، وفي الصلاة يكبر في كل خفض ورفع، إذا سجد يكبر، وإذا رفع يكبر؛ لأن النبي ﷺ كان يكبر في كل خفض ورفع. يدخل في ذلك سجود التلاوة في الصلاة، وهي سنة غير واجبة.

«والإتيان بسجود التلاوة عن قيام أفضل من الإتيان به عن قعود»<sup>٤</sup>.

[٢] ينظر: مجموع فتاوى ومقالات للشيخ ابن باز رحمه الله (٤١١/١١).

[٢] ينظر: الملخص الفقهي للشيخ صالح الفوزان حفظه الله (١/١٨٢).

## أحكام سجود الشكر

قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

«كان من هديه ﷺ وهدي أصحابه سجود الشكر عند تحدد نعمة تسرُّ، أو اندفاع نسمة، كما في المسند عن أبي بكرة، أن النبي ﷺ قال إذا أتاه أمرٌ يسرُّه، خرَّ لله ساجداً شكرًا لله تعالى»<sup>(1)</sup>.

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله:

«وهكذا الشكر له سجود مشروع إذا بُشر بشيء يسره ؛ بولد أو فتح للمسلمين، أو بانتصار المسلمين على عدوهم، أو بغير هذا مما يسره؛ فإنه يسجد لله شكرًا مثل سجود الصلاة ويقول: «سبحان ربِّ الأعلى». ويدعو في السجود، ويحمد الله ويثنى عليه على ما حصل من الخير؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام كان إذا جاءه أمر يسرُّه سجد لله شكرًا، ولما بُشِّرَ الصديق رضي الله عنه بقتل مسيلمة سجد لله شكرًا، ولما وجد علي رضي الله عنه المحدث في قتلى الخوارج سجد لله شكرًا»<sup>(2)</sup>.

وقال الشيخ ابن عثيمين: «يكون سجود الشكر عن مصيبة اندفعت، أو لنعمة ه cioèات للإنسان، وهو كالتلاؤة خارج الصلاة؛ فبعض العلماء يرى له الوضوء والتكبير، وبعضهم يرى التكبيرية

(1) ينظر: زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم (349/1).

(2) ينظر: مجموع فتاوى مقالات متنوعة للشيخ ابن باز رحمه الله (424/11).

الأولى فقط ثم يخر ساجداً ويدعو بعد قوله: «سبحان رب الأعلى»<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ سعيد بن وهف القحطاني: «وسمعت الإمام ابن باز رحمه الله يقول: «والظاهر أنه يسجد للشكر بدون تكبير وهذا هو الأصل»<sup>١</sup>.

هذا ونسأله أن يرزقنا وإياكم العلم النافع والعمل الصالح،  
وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

مُبِكٌ

أبو عبد الرحمن

algalees@hotmail.com

\*\*\*

٤٠) ينظر: فتاوى أركان الإسلام للشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى (٣٦٢).

<sup>٤٠</sup> ينظر: صلاة المؤمن للشيخ سعيد بن وهف القحطاني (٣٩٩/١).